
 

MERCOLEDÌ DELLE CENERI 

Basilica Cattedrale - 18 febbraio 2026 

 

 

Carissimi, 

 

ogni anno la Quaresima ritorna, e ci trova nella storia e nelle nostre vicende personali così 

come siamo: la Parola di Dio che viene proclamata, l’invito alla conversione e il ricordo della caducità 

dell’esistenza umana che accompagnano il rito delle ceneri, sono ogni anno i medesimi, ma la nostra 

vita è diversa, anno dopo anno. Ed è bene che sia così, perché il mistero della salvezza, attraverso la 

liturgia, incontri la concretezza della nostra esistenza, e diventi per noi un evento di grazia che fa la 

differenza.  

A che punto è la mia vita? A che punto è la storia dell’umanità? Abbiamo quaranta giorni per 

chiedercelo, con bilanci che non siano solo calcoli umani, ma una sapiente verifica alla luce del 

mistero della Pasqua, che è mistero della risurrezione di Cristo e dei suoi discepoli. Egli risorge e 

sconfigge la morte, quel morire quotidiano che chiamiamo peccato e che riduce la nostra umanità a 

molto meno di come egli l’ha voluta. Le ceneri sul capo sono un richiamo a quello che eravamo nella 

Pasqua scorsa, coloro che con le palme nelle mani hanno iniziato la Settimana Santa inneggiando a 

Cristo: ci rendiamo conto che abbiamo camminato, che tanti semi di bene sono stati gettati, che 

abbiamo forse anche raccolto dei frutti di carità, ma che la cenere di una sequela mancata del Signore 

pesa sulla nostra vita. Ma non tutto è perduto: il Vangelo è davanti a noi, e le sue pagine più belle 

sono quelle che parlano di perdono, di Dio che perennemente si “converte” sulla debolezza umana e 

perennemente risana, rialza, abbraccia. «Convertiti e credi al Vangelo», ad un Vangelo di misericordia 

anzitutto, perché Dio non lascia indietro nessuno dei suoi figli. Anche le parole della Genesi non 

risultano una condanna a scomparire nel nulla: il ricordarsi che siamo polvere e che in polvere 



ritorneremo, nel primo libro della Bibbia, è seguito da parole di fiducia per l’umanità che 

paradossalmente risuonano nella maledizione al serpente, quando il Creatore gli dice che il tentatore 

continuerà a insidiare i passi dell’umanità, ma la stirpe della donna gli schiaccerà la testa; quando 

credeva di vincere quel venerdì santo sul Calvario, invece, ha perso, perché ha vinto l’amore di Dio. 

Ha vinto il Figlio di una donna immacolata, che sapeva dire solo «sì» a Dio; quel il Figlio di Dio e di 

Maria che in un bel dipinto del Caravaggio, la Madonna dei palafrenieri, è raffigurato come un 

bambino che, sostenuto da sua madre, schiaccia la testa ad una enorme biscia.  

Il male si può sconfiggere, la conversione è possibile: richiede ascolto e fiducia in Dio, e per 

questo la Quaresima è soprattutto tempo di ascolto della Parola e di preghiera. Ma anche di digiuno 

da ciò che fa rinsecchire la palma verde della sequela: ognuno ha i suoi digiuni da fare, e quello dai 

cibi prelibati e l’astinenza dalle carni non è che il segno di altri digiuni a volte più esigenti. E poi la 

carità, perché la conversione ha sempre in essa il suo punto d’arrivo. 

Quest’anno ho invitato la comunità diocesana a vivere la Quaresima facendo tesoro di una 

espressione che ci è divenuta familiare, la «pace disarmata e disarmante»: il riferimento è ad una 

omelia di papa Francesco per la seconda domenica di Pasqua, con una espressione che è stata più 

volte ripresa da papa Leone. Papa Francesco invitava a contemplare il Cristo che, apparendo agli 

apostoli la sera di Pasqua, li saluta con parole di pace e non di rimprovero: «Pace a voi», che si 

manifesta ancora quando tra gli apostoli c’è anche Tommaso l’incredulo e, disarmato e disarmante, 

mostra le piaghe del suo amore. In una fiaba scritta da Oscar Wilde, il poeta e scrittore che ebbe una 

vita tanto dissoluta, l’autore immagina il dialogo tra il gigante egoista e un bambino che è stato capace 

di sciogliere il suo cuore indurito: 

 

«Chi ha osato ferirti? Sulle palme delle mani del bambino c’erano i segni di due chiodi, e i segni di due 

chiodi erano anche sui suoi piccoli piedi. Chi ha osato ferirti? - gridò il Gigante - dimmelo affinché io 

possa prendere la mia grande spada e ucciderlo. No! rispose il bambino, queste sono le ferite dell’Amore, 

che già gioca col Bambino». 

 

Anche quel poeta dalla vita così contraddittoria ha saputo credere alla forza delle piaghe 

procurate dall’amore, quelle della croce. In Quaresima, contemplando il Crocifisso, quelle ferite ci 

diventano più familiari: sono quelle che si è fatto il Cristo a contatto con una umanità violenta, e che 

egli ha voluto affrontare disarmato e disarmante, con parole di perdono, con silenzi eloquenti. Sembra 

una utopia, ma è la strada del Vangelo, che nel segno delle ceneri ci viene chiesto di riprendere a 

percorrere. Convertiti e credi al vangelo: convertiti e credi che è vangelo lo stile di Cristo nel 

Getsemani, quando porge la guancia al bacio dell’amico che lo tradisce, quando chiede di riporre la 

spada nel fodero, quando tace davanti a chi lo accusa, quando dall’alto della croce ha solo parole di 



perdono. Convertiti e credi al Vangelo che narra, anzi annuncia tutto questo. E riconosci che, ogni 

volta che si imbocca la strada della violenza, allora ritorna il ricordo che sei polvere: la morte e il 

peccato creano la polvere; il Cristo con il suo amore risuscita il cuore del discepolo.  

Ascolto, digiuno, carità.  

Ascolto del mistero della passione, ma anche di quelle parole che ci vengono annunciate nel 

Vangelo di oggi, nel quale Gesù invita ad agire non in funzione degli sguardi umani, ma dello sguardo 

di Dio. Gli sguardi umani oggi sono amplificati da quelli dei social, dai quali oggi siamo ossessionati, 

nella foga di fare selfie, pubblicare storie belle e meno belle, di evangelizzare più pubblicando che 

agendo nel silenzio; essi nascondono un inganno, quello dell’apparire, dello stare in prima pagina, di 

volere a tutti i costi farci giudicare bene. Che non ci sia anche in questo stile tanta violenza fatta al 

Vangelo, alla verità dell’uomo? Il Vangelo, quello a cui credere, predilige il silenzio della stanza, la 

discrezione dell’elemosina, il nascondimento delle azioni virtuose Perché? Il Padre vede nel segreto: 

ama la dolcezza dell’intimità familiare, non la pubblicità dei media. E così ci abitua a non vivere 

giudicando e in funzione di altri giudizi che non siano quelli di Dio. Solo “esibendoci” per Dio, nel 

segreto della stanza e della coscienza impareremo a parlare un linguaggio più sereno ed evangelico: 

«Cominciamo a disarmare il linguaggio, rinunciando alle parole taglienti al giudizio immediato, al 

parlare male di chi è assente e non può difendersi, alle calunnie. Sforziamoci invece di imparare a 

misurare le parole e a coltivare la gentilezza» (LEONE XIV, Messaggio per la Quaresima 2026). 

Da qui nasce la carità che non pesa le monete, che non si fa fotografare mentre compie un 

gesto buono. Dà, lascia che la luce che ci immortala - fotografia viene da fotos, cioè luce - sia quella 

di Gesù, colui che vede nel segreto. Nel segreto, questo anno, vogliamo dare il nostro concreto aiuto 

alla popolazione più povera di Niscemi, quella di cui si prende cura la Caritas della Chiesa di Piazza 

Armerina. 

Buona quaresima: fidiamoci del Vangelo, tutto il resto è polvere. Contempliamo nel Crocifisso 

quelle mani inchiodate e ancora capaci di benedire e di abbracciare. 

 

 

 

 Luigi Renna 

 


